
Tavolo 3 – Cultura come bene comune 

Presidente: Federica Verona 

 

Nel processo di trasformazione urbana il rischio è sempre lo stesso: la produzione 
culturale viene usata come motore di riattivazione dei quartieri ma finisce, quasi 
automaticamente, per alimentare processi gentrificatori. Vale allora la pena interrogarsi 
su quali correttivi siano possibili e su quale ruolo possano avere cittadini e operatori 
culturali nel costruire una relazione più equilibrata fra dinamiche locali e forze globali. In 
gioco c’è la qualità delle città e la sua accessibilità reale. 

Da qui emerge un tema cruciale, quello della gratuità. Se la cultura ha l’ambizione di 
rendere le città più fruibili e vivibili, allora bisogna capire che tipo di accesso è 
necessario: non solo biglietti a costo zero, ma prossimità, infrastrutture funzionanti, 
linguaggi inclusivi, spazi raggiungibili. La domanda diventa quindi: cosa può fare la 
cultura, concretamente, per contribuire al benessere urbano? 

La stessa questione attraversa il modo in cui progettiamo gli spazi culturali. In un 
contesto costruito in cui gli sviluppatori estraggono valore dal territorio, come chiedere loro 
una restituzione in termini di servizi, luoghi e funzioni che restino alla città? La retorica 
della “città a 15 minuti” non regge se non esistono spazi civici non immediatamente 
monetizzabili. ​
​
​
Laboratorio dell’errore 

Teoria e prassi, nel campo culturale, continuano a non parlarsi. Chi progetta contenuti 
e chi gestisce gli spazi spesso abita due mondi paralleli, che raramente si incontrano. 
Questo scollamento genera un paradosso evidente: la città investe molto, ma ottiene 
poco in termini di accesso reale e partecipazione. Anche dove c’è disponibilità economica, 
questa si concentra in aree già privilegiate, lasciando altre zone – soprattutto in contesti 
molto estesi come Roma – lontane, difficili da raggiungere, di fatto escluse dall’offerta 
culturale ordinaria. 
In questa dinamica, il fruitore culturale è percepito sempre più come cliente e sempre 
meno come cittadino. È uno slittamento che condiziona programmazioni, orari, 
comunicazioni, e che riduce la cultura a servizio, non a relazione. Il problema è 
aggravato dalla scarsità di dati affidabili sul consumo culturale: nel dibattito italiano si 
continua a ragionare per impressioni, non per evidenze. Mentre si discute, gli spazi 
culturali mostrano tutti i loro limiti: a Roma, nonostante un patrimonio monumentale 
sterminato, gli spazi contemporanei sono pochi, inadeguati, spesso difficili da 
gestire. 
A questo si aggiunge una frattura profonda tra la città dei turisti e la città dei 
residenti. Il turista vive un’esperienza musealizzata, separata, che sottrae ai cittadini 
luoghi e tempi di partecipazione; e allo stesso tempo nega al turista stesso la possibilità di 
comprendere davvero la città, riducendola a sfondo. Nel mezzo rimane una domanda di 
fondo: chi mantiene vivo, quotidianamente, un patrimonio così capillare? Chi si fa 
carico della sua gestione, della sua cura, della sua interpretazione? 



L’investimento pubblico e privato continua a privilegiare le infrastrutture materiali – 
edifici, interventi, restyling – mentre gli investimenti nelle infrastrutture immateriali restano 
marginali. Eppure sono queste ultime a garantire continuità: istituzioni che dialogano con i 
territori, staff formati, reti comunitarie, processi di ascolto, linguaggi inclusivi. 
Anche il tema delle competenze interne è spesso sottovalutato: il personale culturale è 
chiamato a muoversi in contesti complessi senza strumenti adeguati, senza formazione 
continua, senza un riconoscimento professionale coerente con la trasformazione che gli si 
chiede di accompagnare. 
Rimane inoltre un nodo cruciale: come coinvolgere chi non è abituato alla 
trasformazione culturale, chi non si riconosce nei linguaggi della città colta, chi vive la 
cultura come qualcosa che “non fa per lui”? È un lavoro di pazienza, lento, che non 
produce risultati immediati ma costruisce legami duraturi. Se questo lavoro manca, la 
città rischia di non comprendere ciò che produce. Di generare cultura senza riconoscersi 
in essa. Di moltiplicare eventi, spazi, narrazioni che non diventano mai davvero parte del 
tessuto urbano. 
Il rischio è dunque che la città finisca per non capirsi, nonostante tutto ciò che produce. E 
che la cultura, invece di essere una forma di decodifica collettiva, rimanga una 
superficie brillante che non intercetta più la vita reale.  

​
Cultura come bene comune: le sfide per la città di Roma 

Forse non ha più molto senso parlare genericamente di “cultura”. Ha più senso parlare di 
diritto di parola dentro la vita culturale: della possibilità, per ciascuno, di prendere parte 
alla produzione simbolica della città. Da qui discende una domanda semplice e 
radicale: come può la cultura assumere una dimensione veramente sociale, capace di 
includere chi oggi non vi ha accesso o non si riconosce nei suoi codici? 
Questo passaggio comporta anche una revisione delle categorie con cui siamo abituati a 
ragionare. “Comune” non coincide con “pubblico”, e l’idea che la cultura sia 
responsabilità esclusiva dell’ente pubblico non è più sostenibile. Allo stesso modo, la 
retorica della “cultura gratuita” non basta: la questione non è il prezzo del biglietto, ma il 
riconoscimento della cultura come bene comune, accessibile, diffuso, prossimo ai 
luoghi di vita. Una cultura davvero plurale richiede spazi culturali distribuiti e 
responsabilità condivise tra soggetti diversi, non la delega totale a un’unica istituzione. 
 
Perché questo accada, però, l’istituzione deve smettere di usare la cultura come 
strumento di consenso. È un cambio di posizione che libera energie e rende possibile 
costruire nuovi modelli di partecipazione. Le biblioteche sono l’esempio più chiaro: restano 
gli unici spazi realmente gratuiti, capaci di generare mescolanza sociale, attraversati da 
migranti e da nipoti di migranti, da studenti e pensionati, da chi cerca un servizio e da chi 
cerca un luogo. In questi spazi si intuisce qualcosa di decisivo: la possibilità di costruire 
forme di co-autorialità urbana, soprattutto nelle parti più periferiche, dove il diritto di 
parola non è mai stato scontato. 
Il punto, infatti, non è “dare voce” a chi non ne ha. È creare le condizioni affinché 
quella voce possa essere presa. Abilitare, non concedere. Significa riconoscere la 
pluralità dei saperi – formali e informali, tecnici e di esperienza – e portarli dentro la vita 
culturale della città, non come testimonianze marginali ma come contributi strutturali. 
 
Questo discorso incontra il tema del welfare. Accanto ai bisogni materiali serve un welfare 
più predittivo, che sostenga anche le forme della socialità. Perché non esiste cultura senza 



socialità, e non esiste socialità senza una dimensione culturale capace di interpretare i 
territori. 
Le pratiche teatrali mostrano bene questo intreccio: possono diventare strumenti per 
rafforzare le pratiche deliberative, generare ascolto reciproco, far emergere conflitti e 
possibilità. La domanda finale, allora, è sistemica: esistono città che stanno 
sperimentando piani di partecipazione culturale pluriennali? E cosa possiamo imparare 
da queste esperienze per costruire città in cui la cultura non sia un settore, ma un 
modo di abitare insieme? 
 
 


