Tavolo 3 — Cultura come bene comune

Presidente: Federica Verona

Nel processo di trasformazione urbana il rischio @ sempre lo stesso: la produzione
culturale viene usata come motore di riattivazione dei quartieri ma finisce, quasi
automaticamente, per alimentare processi gentrificatori. Vale allora la pena interrogarsi
su quali correttivi siano possibili e su quale ruolo possano avere cittadini e operatori
culturali nel costruire una relazione piu equilibrata fra dinamiche locali e forze globali. In
gioco c’e la qualita delle citta e la sua accessibilita reale.

Da qui emerge un tema cruciale, quello della gratuita. Se la cultura ha 'ambizione di
rendere le citta piu fruibili e vivibili, allora bisogna capire che tipo di accesso é
necessario: non solo biglietti a costo zero, ma prossimita, infrastrutture funzionanti,
linguaggi inclusivi, spazi raggiungibili. La domanda diventa quindi: cosa puo fare la
cultura, concretamente, per contribuire al benessere urbano?

La stessa questione attraversa il modo in cui progettiamo gli spazi culturali. In un
contesto costruito in cui gli sviluppatori estraggono valore dal territorio, come chiedere loro
una restituzione in termini di servizi, luoghi e funzioni che restino alla citta? La retorica
della “citta a 15 minuti” non regge se non esistono spazi civici non immediatamente
monetizzabili.

Laboratorio dell’errore

Teoria e prassi, nel campo culturale, continuano a non parlarsi. Chi progetta contenuti
e chi gestisce gli spazi spesso abita due mondi paralleli, che raramente si incontrano.
Questo scollamento genera un paradosso evidente: la citta investe molto, ma ottiene
poco in termini di accesso reale e partecipazione. Anche dove c’e disponibilita economica,
questa si concentra in aree gia privilegiate, lasciando altre zone — soprattutto in contesti
molto estesi come Roma — lontane, difficili da raggiungere, di fatto escluse dall’offerta
culturale ordinaria.

In questa dinamica, il fruitore culturale &€ percepito sempre piu come cliente e sempre
meno come cittadino. E uno slittamento che condiziona programmazioni, orari,
comunicazioni, e che riduce la cultura a servizio, non a relazione. Il problema é
aggravato dalla scarsita di dati affidabili sul consumo culturale: nel dibattito italiano si
continua a ragionare per impressioni, non per evidenze. Mentre si discute, gli spazi
culturali mostrano tutti i loro limitii a Roma, nonostante un patrimonio monumentale
sterminato, gli spazi contemporanei sono pochi, inadeguati, spesso difficili da
gestire.

A questo si aggiunge una frattura profonda tra la citta dei turisti e la citta dei
residenti. Il turista vive un’esperienza musealizzata, separata, che sottrae ai cittadini
luoghi e tempi di partecipazione; e allo stesso tempo nega al turista stesso la possibilita di
comprendere davvero la citta, riducendola a sfondo. Nel mezzo rimane una domanda di
fondo: chi mantiene vivo, quotidianamente, un patrimonio cosi capillare? Chi si fa
carico della sua gestione, della sua cura, della sua interpretazione?



L'investimento pubblico e privato continua a privilegiare le infrastrutture materiali —
edifici, interventi, restyling — mentre gli investimenti nelle infrastrutture immateriali restano
marginali. Eppure sono queste ultime a garantire continuita: istituzioni che dialogano con i
territori, staff formati, reti comunitarie, processi di ascolto, linguaggi inclusivi.
Anche il tema delle competenze interne € spesso sottovalutato: il personale culturale &
chiamato a muoversi in contesti complessi senza strumenti adeguati, senza formazione
continua, senza un riconoscimento professionale coerente con la trasformazione che gli si
chiede di accompagnare.

Rimane inoltre un nodo cruciale: come coinvolgere chi non é abituato alla
trasformazione culturale, chi non si riconosce nei linguaggi della citta colta, chi vive la
cultura come qualcosa che “non fa per Iui”? E un lavoro di pazienza, lento, che non
produce risultati immediati ma costruisce legami duraturi. Se questo lavoro manca, la
citta rischia di non comprendere cido che produce. Di generare cultura senza riconoscersi
in essa. Di moltiplicare eventi, spazi, narrazioni che non diventano mai davvero parte del
tessuto urbano.

Il rischio & dunque che la citta finisca per non capirsi, nonostante tutto cid che produce. E
che la cultura, invece di essere una forma di decodifica collettiva, rimanga una
superficie brillante che non intercetta piu la vita reale.

Cultura come bene comune: le sfide per la citta di Roma

Forse non ha piu molto senso parlare genericamente di “cultura”. Ha piu senso parlare di
diritto di parola dentro la vita culturale: della possibilita, per ciascuno, di prendere parte
alla produzione simbolica della citta. Da qui discende una domanda semplice e
radicale: come puod la cultura assumere una dimensione veramente sociale, capace di
includere chi oggi non vi ha accesso o non si riconosce nei suoi codici?

Questo passaggio comporta anche una revisione delle categorie con cui siamo abituati a
ragionare. “Comune” non coincide con “pubblico”, e lidea che la cultura sia
responsabilita esclusiva dell’ente pubblico non €& piu sostenibile. Allo stesso modo, la
retorica della “cultura gratuita” non basta: la questione non ¢ il prezzo del biglietto, mail
riconoscimento della cultura come bene comune, accessibile, diffuso, prossimo ai
luoghi di vita. Una cultura davvero plurale richiede spazi culturali distribuiti e
responsabilita condivise tra soggetti diversi, non la delega totale a un’unica istituzione.

Perché questo accada, pero, listituzione deve smettere di usare la cultura come
strumento di consenso. E un cambio di posizione che libera energie e rende possibile
costruire nuovi modelli di partecipazione. Le biblioteche sono I'esempio piu chiaro: restano
gli unici spazi realmente gratuiti, capaci di generare mescolanza sociale, attraversati da
migranti e da nipoti di migranti, da studenti e pensionati, da chi cerca un servizio e da chi
cerca un luogo. In questi spazi si intuisce qualcosa di decisivo: la possibilita di costruire
forme di co-autorialita urbana, soprattutto nelle parti piu periferiche, dove il diritto di
parola non € mai stato scontato.

Il punto, infatti, non & “dare voce” a chi non ne ha. E creare le condizioni affinché
quella voce possa essere presa. Abilitare, non concedere. Significa riconoscere la
pluralita dei saperi — formali e informali, tecnici e di esperienza — e portarli dentro la vita
culturale della citta, non come testimonianze marginali ma come contributi strutturali.

Questo discorso incontra il tema del welfare. Accanto ai bisogni materiali serve un welfare
piu predittivo, che sostenga anche le forme della socialita. Perché non esiste cultura senza



socialita, e non esiste socialita senza una dimensione culturale capace di interpretare i
territori.

Le pratiche teatrali mostrano bene questo intreccio: possono diventare strumenti per
rafforzare le pratiche deliberative, generare ascolto reciproco, far emergere conflitti e
possibilita. La domanda finale, allora, & sistemica: esistono citta che stanno
sperimentando piani di partecipazione culturale pluriennali? E cosa possiamo imparare
da queste esperienze per costruire citta in cui la cultura non sia un settore, ma un
modo di abitare insieme?



